
 
 

 

Kunstmuseum Basel 
St. Alban-Graben 8 
Case postale, CH-4010 Basel 
T +41 61 206 62 62 
kunstmuseumbasel.ch 

Karen N. Gerig 
Communication 
T +41 61 206 62 80 
karen.gerig@bs.ch 

 

Communiqué de presse 

Bâle, le 5 février 2026 

 

 

The First Homosexuals 
La naissance de nouvelles identités 1869–1939  
 
7.3. – 2.8.2026, Kunstmuseum Basel | Neubau 

 

L’exposition The First Homosexuals. La naissance de nouvelles identités 1869–1939 au 

Kunstmuseum Basel est consacrée aux premières manifestations du désir pour le même 

sexe et à la diversité des genres dans l’art. En s’appuyant sur quelque 80 peintures, 

travaux sur papier, sculptures et photographies, elle éclaire la manière dont de nouvelles 

images de la sexualité, du genre et de l’identité se sont formées à partir de la première 

utilisation publique du terme « homosexuel » en 1869. Cette exposition protéiforme 

donne à voir des communautés queer, des portraits intimes, des modes de vie 

autodéterminés, des désirs codés et des imbrications coloniales. 

  

L’exposition a d’abord été organisée par Alphawood Exhibitions au Wrightwood 659 à 

Chicago, documentée et curatée par Jonathan D. Katz, commissaire, et Johnny Willis, 

commissaire adjoint·e. Elle a été adaptée pour le Kunstmuseum Basel en collaboration 

avec les commissaires Rahel Müller et Len Schaller. 

 

Le terme « homosexuel » est utilisé pour la première fois en 1869 dans l’espace 

linguistique germanophone et connaît une mutation substantielle durant les décennies 

suivantes. Les débats autour de la signification de ce mot allaient d’un penchant 

universel à l’amour pour le même sexe jusqu’au concept d’un « troisième sexe ». Une 

correspondance entre le juriste de Frise orientale Karl Heinrich Ulrichs (1825–1895) et 

l’écrivain hongrois Karl Maria Kertbeny (1824–1882) constitue le point de départ de la 

terminologie moderne. Dès les années 1860, Ulrichs décrit le « Urning » (uranien en 

français), un humain animé d’un désir inné pour le même sexe. Il explique celui-ci par 

une différence de genre : les uraniens formaient un « troisième sexe », ni explicitement 

masculin, ni féminin, mais les deux à la fois. Cette justification biologique de la sexualité 

déplaça la focale des actes sexuels individuels vers une différence fondamentale, 

semblable à la manière dont nous envisageons l’homosexualité aujourd’hui. Kertbeny 

emprunte une autre voie : il rejette l’idée d’une identité biologique, innée, et se base à la 



place sur un droit humain universel au désir. En 1869, il imprime les mots 

« homosexuel » et « hétérosexuel » dans deux tracts diffusés anonymement. 

 

Dans les décennies suivantes, les artistes s’en emparent de manière très différente en 

réalisant le portrait d’ami·es et d’amant·es, en saisissant leur quotidien ou en 

expérimentant les rôles de genre. Ils témoignent ainsi des glissements qui s’opèrent dans 

la compréhension du corps, du désir et du genre. L’art leur offre un espace de liberté et 

des moyens d’exprimer ce pour quoi il n’existait pas encore de mots justes. 

 

L’exposition The First Homosexuals raconte les débuts de l’intérêt artistique pour ces 

thèmes à la fin du XIXe et au début du XXe siècle. Six sections présentent des artistes et 

des écrivain·es ayant réfléchi ouvertement aux identités homosexuelles et trans et qui, 

dans certains cas, les ont également vécues. L’exposition suit l’évolution de la 

représentation du nu en lien avec les conceptions mouvantes de la sexualité et montre 

comment l’amitié et des motifs familiers de l’histoire de l’art ont servi de codes discrets 

(et, dans certains cas, pas si discrets) au désir pour le même sexe. Elle porte également 

un regard au-delà de l’Europe et explore la manière dont certain·es artistes 

européen·nes considéraient l’attirance pour le même sexe comme inhérente aux 

territoires coloniaux – et comment, en guise de réponse, des artistes du monde entier 

remirent en question cette hégémonie coloniale et s’y opposèrent. 

 

The First Homosexuals retrace aussi bien la production culturelle et artistique que les 

débuts de l’histoire de la communauté LGBTQIA+. L’exposition et la publication qui 

l’accompagne témoignent de l’empreinte mutuelle d’identités homosexuelles et trans , 

ainsi que de l’émergence d’une transidentité autonome comme l’avaient conçue les 

artistes modernes depuis l’introduction du terme « trans » en 1910.  

 

L’adaptation bâloise de l’exposition associe des prêts internationaux provenant 

d'institutions et de collections privées de pays tels que le Brésil, le Chili, le Danemark, 

l'Allemagne, l'Angleterre, l'Estonie, la France, la Croatie, le Mexique, le Pérou, 

l'Espagne, la Suède, la Suisse et les États-Unis aux riches collections du Kunstmuseum 

Basel. Certaines des œuvres eux visibles pour la première fois en Suisse. Ensemble, ces 

œuvres d’art proposent une plongée dans la genèse d’un terme qui constitue aujourd’hui 

une part essentielle de l’identité des individus et de la vie quotidienne . 

 

 

Publication 

 

En accompagnement de l’exposition au Wrightwood 659 de Chicago, Monacelli Press 

(une marque éditeur de Phaidon) a publié un abondant catalogue qui réunit 22 essais 

éclairants rédigés par des spécialistes de premier plan en histoire de l’art et histoire du 



queer. Chacun d’entre eux se concentre sur une région géographique : du Japon en 

passant par l’Australie jusqu’aux populations Indigènes d’Amérique du Sud. 

 

 

 

L’exposition est rendue possible par la Alphawood Foundation Chicago, une fondation 

privée, qui défend une société juste, équitable et humaine. 

 

 

                  

 

 

 

 
 
 
Soutien supplémentaire de la part de : 
Dr. Samuel Werenfels 

Fondation pour le Kunstmuseum Basel 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Visuels 
www.kunstmuseumbasel.ch/medien 

 

Contact médias 
Karen N. Gerig, tél. +41 61 206 62 80, karen.gerig@bs.ch 

 

 

 

 

 

  



Les sections de l’exposition 
 
Section 1 : Avant 

 

Des représentations homoérotiques trouvèrent leur voie dans l’art avant même que 

l’homosexualité ne soit nommée. Durant la première modernité, de 1500 à 1800 

environ, une attitude hostile envers l’amour pour le même sexe prédominait cependant 

en Europe. Ainsi, vers la fin du XVIIIe siècle, le classicisme, qui s’inspirait de l’Antiquité 

gréco-romaine et de ses idéaux corporels, fut déterminant pour la représentation du 

désir pour le même sexe. Sous le couvert de la mythologie antique, les artistes pouvaient 

explorer des motifs homoérotiques sans devoir les nommer explicitement. 

 

À l’extérieur de l’Europe, la sexualité de même sexe était socialement acceptée en 

plusieurs endroits. Au Japon, des images érotiques nommées shunga (images de 

printemps) figurant souvent des scènes d’amour à la fois homosexuelles et 

hétérosexuelles, parfois même sur la même feuille, étaient largement répandues à partir 

du XVIIe siècle. Cette ouverture d’esprit disparut en 1868 avec la restauration de Meiji : 

au cours de ce tournant politique et des velléités de pouvoir impériales, les 

représentations de relations homosexuelles furent progressivement bannies. À l’instar 

du Japon avant l’ère Meiji, Lima, la capitale du Pérou, était également considérée comme 

éminemment tolérante au XIXe siècle. La diversité des genres et des sexualités y était 

vécue plus ouvertement, notamment après l’acquisition de son indépendance vis-à-vis de 

l’Espagne en 1826. 

 

 

Section 2 : Du concept à l’image 

 

Après l’affirmation sociale du terme homosexualité, une nouvelle identité voit le jour à la 

fin du XIXe et au début du XXe siècle. Désormais, l’homosexualité n’est plus strictement 

comprise comme un acte sexuel ou une préférence individuelle. Dans le même temps, 

elle devient reconnaissable dans les œuvres d’artistes, comme en témoigne ce qui 

constitue peut-être la première représentation européenne d’un couple d’hommes : le 

dessin La Blanchisseuse (1879) du peintre français Pascal Dagnan-Bouveret (1852–

1929). 

 

Les œuvres de la fin du XIXe siècle nécessitent souvent d’être regardées attentivement 

pour y déceler le désir pour le même sexe dans un regard, un geste, un vêtement ou la 

position d’un corps. Ces compositions usant de sous-entendus, elles supposent une 

observation rigoureuse ainsi que des connaissances sur les modèles, à l’exemple de 

Malerinde og Barn i Atelieret (Peintre et enfant dans l’atelier, 1893) où l’artiste danoise 

queer Emilie Mundt (1842–1922) fit le portrait de sa compagne et de sa fille adoptive. 

 



A contrario, la peintre franco-américaine Romaine Brooks (1874–1970) se met en scène 

de manière explicitement queer au début du XXe siècle. Le portrait audacieux de son 

amante italienne, la marquise Casati, qu’elle réalise en 1920, témoigne de cet aplomb 

nouveau. 

 

 

Section 3 : Des corps qui changes 

 

Vers 1900, un changement s’opère dans la représentation du corps masculin dans l’art 

homoérotique. Si les corps étaient encore représentés de manière mince, androgyne et 

juvénile à la fin du XIXe siècle, leur musculature et leur masculinité sont de plus en plus 

accentuées au début du XXe siècle. 

 

À cette époque, les idéaux corporels européens se transforment. Différents mouvements 

encouragent la santé et la vigueur du corps masculin dans le but de servir la nation, 

d’accroître la productivité au début de l’ère capitaliste ou de constituer une force dans la 

lutte des classes. Tandis que les mouvements politiques se concentrent sur un corps 

naturellement athlétique, les œuvres homoérotiques portent leur attention sur 

l’artificialité des hommes musclés. Cela reflète une évolution de la perception de 

l’homosexualité. 

 

À ce moment-là, on envisage l’homosexualité non pas comme une orientation sexuelle, 

mais comme un « troisième sexe ». Selon la théorie prédominante, les homosexuels sont 

nés dans le corps d’un genre, mais avec l’« âme » de l’autre. Puisque les adolescents 

présentent les aspects physiques des deux sexes, les personnes homosexuelles avaient 

par nature l’air androgynes et juvéniles. Lorsque le terme « homosexuel » est 

progressivement utilisé pour définir des relations de même sexe, l’identité de genre 

normative prend de l’ampleur sous la forme de masculin et féminin. Cela entraîne 

également une transformation de la manière de représenter les corps masculins : ceux-ci 

sont davantage matures et nettement masculins. 

 

Ce changement s’exprime de manière moins évidente dans les représentations du corps 

féminin par des artistes femmes. On n’observe pas de tendance à figurer le corps de 

manière plus féminine, mais plutôt un intérêt grandissant pour des formes corporelles 

musculeuses. 

 

 

Section 4 : Des signes et des codes 

 

Alors que la définition conceptuelle de l’homosexualité est encore débattue, les artistes 

utilisent des codes spécifiques pour mettre en évidence le désir pour le même sexe. 



Beaucoup recourent à des traditions visuelles bien établies : des motifs provenant de la 

mythologie, de la religion ou des canons de l’histoire de l’art ouvrent des marges 

d’interprétation où l’on peut aborder des thèmes homoérotiques. 

 

Dans son tableau Nackte Fischer und Knaben am grünen Gestade (1900), le peintre 

allemand Ludwig von Hofmann (1861–1945) renoue avec un motif courant depuis 

l’Antiquité, celui des baigneurs. Dans son œuvre, le désir homoérotique demeure 

implicite : ni érotisme franc, ni contact corporel n’y figurent. Près de trente ans plus 

tard, les connotations homosexuelles de ce motif sont clairement exprimées dans le 

tableau Badende in der Breggia-Schlucht (1927) du peintre et architecte suisse Paul 

Camenisch (1893–1970). 

 

Concernant l’homosexualité féminine, la fréquence du terme « amies » dans la littérature 

et les titres d’œuvres se remarque sans peine. Dès le XVIIIe siècle, on parle d’« amitié 

romantique », parfois d’« amies sentimentales » au XIXe siècle. Des œuvres du début du 

XXe siècle montrent que le terme d’amitié remplissait alors une double fonction : il 

servait autant de couverture que d’indice pour l’homosexualité. Les représentations, 

pour certaines explicitement érotiques, de prétendues amies illustrent que l’intimité de 

telles relations n’était pas toujours secrète. 

 

 

Section 5 : Diversité de genres 

 

Près de quarante ans après la première utilisation du terme « homosexuel », de premiers 

qualificatifs voient le jour pour les personnes trans, dont l’identité de genre ne 

correspond pas au sexe attribué à la naissance. À cette époque, de nouvelles voies 

émergent pour nommer l’identité et la comprendre. On envisage de plus en plus la 

sexualité et le genre de manière distincte. 

 

Cette évolution vers une multiplicité de genres s’interrompt soudainement dans les 

années 1930. Pour les personnes queer en général et, par conséquent, pour nombre 

d’artistes exposé·es, la période nationale-socialiste en Allemagne et la Seconde Guerre 

mondiale sont lourdes de conséquences. 

 

En 1933, l’Institut pour la sexologie, établissement berlinois novateur fondé par le 

médecin et chercheur Magnus Hirschfeld (1868–1935) est détruit. Toyen (1902–1980), 

membre du surréalisme tchèque et français, est contrainte d’entrer dans la clandestinité 

durant l’occupation de Prague, tandis que l’artiste estonien Karl Pärsimägi (1902–1942) 

est assassiné au camp de concentration d’Auschwitz. Le couple d’artistes françaises 

Claude Cahun (1894–1954) et Marcel Moore (1892–1972) s’engage dans la Résistance 

sur l’île de Jersey occupée. 



 

 

Section 6 : Images coloniales et contre-images  

 

Avec l’expansion coloniale, les valeurs et les conceptions juridiques de nations 

européennes s’imposent dans des régions telles que l’Amérique du Nord et du Sud à 

partir du XVe siècle. Tandis que le désir pour le même sexe et les différentes notions de 

genre y bénéficiaient depuis longtemps d’une reconnaissance sociale, ils sont désormais 

récusés de manière ciblée par les colons européen·nes. La représentation de Théodore 

de Bry (1528–1598) du massacre de personnes du « troisième sexe » vers 1513 à 

Panama par l’Espagnol Vasco Núñez de Balboa (1475–1519) en constitue un témoignage 

remarquable. 

 

L’homophobie est également utilisée à des fins politiques. Au XIXe siècle, l’Empire 

ottoman est représenté comme faible et décadent parce qu’il accepte la pratique antique 

de la pédérastie lors de laquelle des hommes ont des relations sexuelles avec de jeunes 

adolescents. Cela sert à justifier la prétention à la domination de puissances coloniales 

européennes face au déclin prévisible de l’Empire ottoman. Dans le même temps, 

certain·es artistes occidentaux·ales propagent un orientalisme homoérotique et 

assouvissent les fantasmes érotiques d’un public européen. 

 

Face à cette instrumentalisation coloniale, de nombreux·ses artistes élaborent des 

contre-représentations. Le peintre mexicain Saturnino Herrán (1887–1918) met l’accent 

sur le désir pour le même sexe comme partie intégrante de la culture aztèque 

précoloniale. Le photographe Lionel Wendt (1900–1944) montre le corps masculin au 

croisement entre modernité coloniale et tradition locale dans son pays natal du Sri 

Lanka. Enfin, dans le quartier de Harlem, à New York, une scène culturelle noire, 

majoritairement queer se développe : la Renaissance de Harlem. Ce mouvement crée une 

nouvelle identité afro-américaine et sa propre esthétique en guise d’alternative au 

colonialisme et au racisme aux États-Unis. 


