
 
 

 

Kunstmuseum Basel 
St. Alban-Graben 8 
Postfach, CH-4010 Basel 
T +41 61 206 62 62 
kunstmuseumbasel.ch 

Karen N. Gerig 
Leitung Kommunikation 
T +41 61 206 62 80 
karen.gerig@bs.ch 

 

Medienmitteilung 

Basel, 22. Januar 2026 

 

 

The First Homosexuals 
Die Entstehung neuer Identitäten 1869–1939  
 
7.3. – 2.8.2026, Kunstmuseum Basel | Neubau 

 

Die Ausstellung The First Homosexuals. Die Entstehung neuer Identitäten 1869–1939 im 

Kunstmuseum Basel widmet sich der frühen Sichtbarkeit gleichgeschlechtlichen 

Begehrens und der Geschlechtervielfalt in der Kunst. Sie beleuchtet anhand von rund 

achtzig Gemälden, Arbeiten auf Papier, Skulpturen und Fotografien, wie sich ab der 

ersten öffentlichen Verwendung des Begriffs «homosexuell» im Jahr 1869 neue Bilder 

von Sexualität, Geschlecht und Identität bildeten. Die vielschichtige Ausstellung öffnet 

den Blick auf queere Gemeinschaften, intime Porträts, selbstbestimmte Lebensentwürfe, 

kodiertes Verlangen und koloniale Verflechtungen.  

 

Diese Ausstellung wurde zuerst von Alphawood Exhibitions im Wrightwood 659, 

Chicago, organisiert, recherchiert und kuratiert von Jonathan D. Katz, Kurator, und 

Johnny Willis, stellvertretende:r Kurator:in. Für das Kunstmuseum Basel wurde sie in 

Zusammenarbeit mit den Kurator:innen Rahel Müller und Len Schaller adaptiert. 

 

Der Begriff «homosexuell» wurde 1869 zum ersten Mal im deutschen Sprachraum 

verwendet und erfuhr in den folgenden Jahrzehnten einen substanziellen Wandel. Die 

Debatte über die Bedeutung des Worts reichte von einer universellen Neigung zur 

gleichgeschlechtlichen Liebe bis hin zur Konzeption eines «dritten Geschlechts». 

Ausgangspunkt der modernen Begrifflichkeit war ein Briefwechsel zwischen dem 

ostfriesischen Juristen Karl Heinrich Ulrichs (1825–1895) und dem ungarischen 

Schriftsteller Karl Maria Kertbeny (1824–1882). Bereits in den 1860er Jahren beschrieb 

Ulrichs den «Urning», einen Menschen mit angeborenem gleichgeschlechtlichem 

Begehren. Dieses erklärte er über eine Geschlechterdifferenz: Urninge bildeten ein 

«drittes Geschlecht», weder eindeutig männlich noch weiblich, sondern beides zugleich. 

Diese biologische Begründung der Sexualität verlagerte den Fokus weg von einzelnen 

sexuellen Handlungen hin zu einem grundlegenden Unterschied, ähnlich wie wir 

Homosexualität heute verstehen. Kertbeny schlug einen anderen Weg ein. Er lehnte die 

Idee einer angeborenen, biologischen Identität ab und setzte stattdessen auf ein 



 

 

universelles Menschenrecht auf Begehren. 1869 prägte er in zwei anonym verbreiteten 

Flugschriften die Wörter «homosexual» und «heterosexual». 

 

In den folgenden Jahrzehnten setzten sich Künstler:innen ganz unterschiedlich damit 

auseinander: Sie porträtierten Freund:innen und Liebhaber:innen, hielten ihren Alltag 

fest oder experimentierten mit Geschlechterrollen. So bezeugten sie die Verschiebungen 

im Verständnis von Körper, Begehren und Geschlecht. Die Kunst bot ihnen Freiräume 

und Mittel, um auszudrücken, wofür es noch keine treffende Sprache gab. 

 

The First Homosexuals erzählt vom Beginn der künstlerischen Auseinandersetzung mit 

diesen Themen im späten 19. und beginnenden 20. Jahrhundert. In sechs Sektionen 

werden Künstler:innen und Schriftsteller:innen vorgestellt, die sich offen mit 

homosexuellen und trans Identitäten auseinandersetzten und diese teilweise auch lebten. 

Die Ausstellung verfolgt die Entwicklung der Aktdarstellung im Zusammenhang mit den 

sich wandelnden Vorstellungen von Sexualität und zeigt, wie Freundschaft und vertraute 

kunsthistorische Motive als diskrete (und in einigen Fällen auch nicht so diskrete) Codes 

für gleichgeschlechtliches Verlangen dienten. Der Blick geht über Europa hinaus und 

untersucht, wie gewisse europäische Künstler:innen kolonialen Gebieten 

gleichgeschlechtliches Verlangen als inhärent zuschrieben – und wie, als Antwort darauf, 

Künstler:innen weltweit diese koloniale Vorherrschaft in Frage stellten und sich ihr 

widersetzten. 

 

The First Homosexuals zeichnet sowohl das kulturelle und künstlerische Schaffen als 

auch die frühe Geschichte der LGBTQIA+-Community nach. Die Ausstellung und die 

dazugehörige Publikation zeigen die wechselseitige Prägung homosexueller und trans 

Identitäten sowie die Herausbildung einer eigenständigen Transidentität, wie sie 

moderne Künstler:innen seit der Einführung des Begriffs «trans» im Jahr 1910 

entworfen haben.  

 

Die Basler Adaption der Ausstellung kombiniert zahlreiche internationale Leihgaben von 

Institutionen und Privatsammlungen in Ländern wie Brasilien, Chile, Dänemark, 

Deutschland, England, Estland, Frankreich, Kroatien, Mexiko, Peru, Spanien, Schweden, 

der Schweiz und den USA mit den Beständen des Kunstmuseums Basel. Einige der 

Werke sind zum ersten Mal in der Schweiz zu sehen. Zusammen ermöglichen die 

Kunstwerke Einblicke in die Genese eines Begriffes, der heute wesentlicher Teil der 

Identität der Menschen und des täglichen Lebens ist. 

 

 

 

 

 



 

 

Publikation 

 

Begleitend zur Ausstellung im Wrightwood 659 in Chicago hat Monacelli Press (ein 

Imprint von Phaidon) einen umfangreichen Katalog mit 22 aufschlussreichen Essays von 

führenden Expert:innen für Kunstgeschichte und queere Geschichte veröffentlicht, die 

sich jeweils auf eine geografische Region konzentrieren – von Japan über Australien bis 

hin zur Indigenen Bevölkerung Südamerikas. 

 

 

 

Die Ausstellung wird ermöglicht durch die Alphawood Foundation Chicago, eine private 

Stiftung, die sich für eine gerechte, faire und humane Gesellschaft einsetzt. 

 

 

                  

 

 

 

 
 
Zusätzliche Unterstützung kommt von: 
Dr. Samuel Werenfels 

Stiftung für das Kunstmuseum Basel 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bildmaterial 
www.kunstmuseumbasel.ch/medien 

 

Medienkontakt 
Karen N. Gerig, Tel. +41 61 206 62 80, karen.gerig@bs.ch 
 



 

 

Sektionen der Ausstellung 
 
Sektion 1: Zuvor 

 

Schon bevor Homosexualität überhaupt benannt war, fanden homoerotische 

Darstellungen ihren Weg in die Kunst. In der Frühen Neuzeit, ungefähr von 1500 bis 

1800, überwog in Europa jedoch eine ablehnende Haltung gegenüber 

gleichgeschlechtlicher Liebe. Für die Darstellung gleichgeschlechtlichen Begehrens war 

deshalb der Klassizismus gegen Ende des 18. Jahrhunderts besonders prägend, der sich 

an der griechisch-römischen Antike und deren Körperidealen orientierte. Unter dem 

Deckmantel antiker Mythologie konnten Künstler:innen homoerotische Motive erkunden, 

ohne diese explizit benennen zu müssen.  

 

Ausserhalb Europas war gleichgeschlechtliche Sexualität vielerorts gesellschaftlich 

akzeptiert. In Japan waren ab dem 17. Jahrhundert erotische Bilder namens Shunga 

(Frühlingsbilder) weit verbreitet, die häufig sowohl homo- als auch heterosexuelle 

Liebesszenen zeigten, manchmal sogar auf dem gleichen Blatt. Diese Offenheit endete 

1868 mit der Meiji-Restauration: Im Zuge politischen Wandels und imperialer 

Machtbestrebungen wurden Darstellungen homosexueller Beziehungen zunehmend 

unterdrückt. Ähnlich wie Japan vor der Meiji-Zeit galt auch Lima, die Hauptstadt Perus, 

im 19. Jahrhundert als besonders tolerant. Insbesondere nach der Unabhängigkeit von 

Spanien im Jahr 1826 wurde die Vielfalt von Geschlecht und Sexualität offener gelebt.   

 

 

Sektion 2: Vom Begriff zum Bild 

 

Mit der gesellschaftlichen Etablierung des Begriffs Homosexualität bildete sich im späten 

19. und frühen 20. Jahrhundert eine neue Identität. Homosexualität wurde nicht länger 

nur als sexueller Akt oder private Vorliebe verstanden. Zugleich wurde sie in den 

Werken von Künstler:innen erkennbar. Dies zeigt sich in der vielleicht frühesten 

europäischen Darstellung eines männlichen Paares in der Zeichnung La Blanchisseuse 

(Die Wäscherin, 1879) des französischen Malers Pascal Dagnan-Bouveret (1852–1929). 

 

Die Werke des späten 19. Jahrhunderts offenbarten gleichgeschlechtliches Begehren oft 

erst beim zweiten Hinschauen – etwa durch Blicke, Gesten, Kleidung oder Körperhal-

tung. Diese Kompositionen arbeiteten mit Andeutungen und setzten genaues Betrachten 

sowie Wissen über die Vorbilder voraus, wie in Malerinde og Barn i Atelieret (Malerin 

und Kind im Atelier, 1893), wo die queere dänische Künstlerin Emilie Mundt (1842–

1922) ihre Lebenspartnerin und Adoptivtochter porträtiert.  

 

Im frühen 20. Jahrhundert hingegen zeigte die amerikanisch-französische Malerin 

Romaine Brooks (1874–1970) queere Selbstinszenierung bereits explizit: Das kühne 



 

 

Porträt ihrer adligen italienischen Liebhaberin, der Markgräfin Casati, von 1920 

offenbart dieses neue Selbstbewusstsein. 

 

 

Sektion 3: Körper im Wandel 

 

Um 1900 vollzieht sich in der Darstellung männlicher Körper in der homoerotischen 

Kunst ein Wandel. Wurden die Körper am Ende des 19. Jahrhunderts noch schlank, 

androgyn und jugendlich gezeigt, werden die Körperformen zu Beginn des 

20. Jahrhunderts zunehmend muskulös und betont maskulin dargestellt. 

 

In dieser Zeit veränderten sich die europäischen Körperideale. Verschiedene 

Bewegungen förderten die Gesundheit und Kraft des männlichen Körpers, sei es im 

Dienste der Nation, zur Steigerung der Leistungsfähigkeit im frühen Kapitalismus oder 

zum Aufbau von Stärke im Klassenkampf. Während die politischen Bewegungen auf 

einen natürlichen athletischen Körper fokussierten, stand in den homoerotischen 

Werken die Künstlichkeit der Muskelmänner im Mittelpunkt. Dies spiegelt ein sich 

wandelndes Verständnis von Homosexualität. 

 

Homosexualität wurde damals nicht als sexuelle Orientierung, sondern als «drittes 

Geschlecht» verstanden. Die vorherrschende Theorie besagte, Homosexuelle seien im 

Körper des einen, aber mit der «Seele» des anderen Geschlechts geboren. Da 

Jugendliche physische Aspekte beider Geschlechter vereinten, sahen homosexuelle 

Personen von Natur aus androgyn und jugendlich aus. Als der Begriff «homosexuell» 

dann zunehmend für die Definition gleichgeschlechtlicher Beziehungen verwendet 

wurde, gewann die normative Geschlechtsidentität in Form von männlich und weiblich 

an Bedeutung. Damit veränderte sich auch die bildliche Darstellung: Die männlichen 

Körper wurden reifer und deutlich maskuliner dargestellt. 

 

In den Darstellungen von Frauenkörpern durch Künstlerinnen zeichnet sich dieser 

Wandel weniger eindeutig ab: Ein Trend zu stärker feminin gelesenen Körperformen ist 

nicht erkennbar. Vielmehr lässt sich auch hier ein zunehmendes Interesse an 

muskulösen Körpern beobachten. 

 

 

Sektion 4: Verschlüsselte Zeichen 

 

Während die begriffliche Definition von Homosexualität noch verhandelt wurde, nutzten 

Künstler:innen spezifische Codes, um gleichgeschlechtliches Begehren sichtbar zu 

machen. Viele griffen auf etablierte Bildtraditionen zurück: Motive aus der Mythologie, 



 

 

der Religion und dem Kanon der Kunstgeschichte eröffneten Deutungsräume, in denen 

homoerotische Themen verhandelt werden konnten. 

 

Der deutsche Maler Ludwig von Hofmann (1861–1945) knüpft in seinem Gemälde Nackte 

Fischer und Knaben am grünen Gestade (1900) an das seit der Antike gängige Motiv der 

Badenden an. Homoerotisches Begehren bleibt in seinem Werk implizit: Eindeutige 

Erotik und körperliche Berührungen werden nicht abgebildet. Rund dreissig Jahre 

später legt der Schweizer Maler und Architekt Paul Camenisch (1893–1970) in seinem 

Gemälde Badende in der Breggia-Schlucht (1927) die homosexuellen Konnotationen des 

Motivs deutlich offener dar. 

 

Für weibliche Homosexualität fällt die Häufigkeit des Begriffs «Freundinnen» in 

Literatur und Werktiteln auf. Bereits im 18. Jahrhundert sprach man von «romantischer 

Freundschaft», im 19. Jahrhundert zeitweise von «sentimentalen Freundinnen». Werke 

des beginnenden 20. Jahrhunderts zeigen, dass der Begriff der Freundschaft zu diesem 

Zeitpunkt eine doppelte Funktion erfüllte: Er diente sowohl als Deckmantel wie auch als 

Hinweis auf Homosexualität. Die teilweise explizit erotischen Darstellungen sogenannter 

Freundinnen verdeutlichen, dass die Intimität solcher Beziehungen keineswegs immer 

ein Geheimnis war. 

 

 

Sektion 5: Die Vielfalt der Geschlechter 

 

Rund vierzig Jahre nach der ersten Verwendung des Begriffs «homosexuell» tauchten 

erste Bezeichnungen für trans Personen auf, also für Menschen, deren 

Geschlechtsidentität nicht dem bei der Geburt zugewiesenen Geschlecht entspricht. In 

dieser Zeit entstanden neue Wege, Identität zu benennen und zu verstehen. Sexualität 

und Geschlecht wurden zunehmend getrennt gedacht. 

 

Diese Entwicklung hin zu vielfältigen Geschlechtern wurde in den 1930er Jahren jäh 

unterbrochen. Der deutsche Nationalsozialismus und der Zweite Weltkrieg waren für 

queere Menschen allgemein und damit für viele der ausgestellten Künstler:innen 

folgenschwer. 

 

Das richtungsweisende Institut für Sexualwissenschaft des Arztes und Forschers Magnus 

Hirschfeld (1868–1935) in Berlin wurde 1933 zerstört. Toyen (1902–1980), Mitglied des 

tschechischen und französischen Surrealismus, musste während der Prager Besetzung in 

den Untergrund, der estnische Künstler Karl Pärsimägi (1902–1942) wurde im 

Konzentrationslager Auschwitz ermordet. Das französische Künstlerinnenpaar Claude 

Cahun (1894–1954) und Marcel Moore (1892–1972) leistete auf der besetzten britischen 

Insel Jersey Widerstand.  



 

 

 

 

Sektion 6: Koloniale Bilder und Gegenbilder 

 

Mit der kolonialen Expansion setzten sich ab dem 15. Jahrhundert die Wert- und 

Rechtsvorstellungen europäischer Nationen in Regionen wie Nord- und Südamerika 

durch. Waren dort gleichgeschlechtliches Begehren und unterschiedliche 

Geschlechtsvorstellungen lange gesellschaftlich anerkannt, wurde von den europäischen 

Kolonialist:innen nun gezielt Ablehnung geschürt. Eindrücklich zeigt dies Theodor de 

Brys (1528–1598) Darstellung des Massakers an Menschen «dritten Geschlechts» in 

Panama um 1513 durch den Spanier Vasco Núñez de Balboa (1475–1519). 

 

Feindseligkeit gegen Homosexualität wurde auch politisch genutzt: Das Osmanische 

Reich wurde im 19. Jahrhundert als schwach und dekadent dargestellt, weil es die 

antike Praxis der Päderastie akzeptierte, bei der Männer Sex mit männlichen 

Jugendlichen hatten. Dies diente der Rechtfertigung kolonialer Herrschaftsansprüche 

von europäischen Kolonialmächten angesichts des absehbaren Niedergangs des 

Osmanischen Reiches. Gleichzeitig verbreiteten manche westliche Künstler:innen einen 

homoerotischen Orientalismus und bedienten die erotischen Fantasien eines 

europäischen Publikums. 

 

Zahlreiche Künstler:innen entwarfen Gegendarstellungen zu dieser kolonialen 

Instrumentalisierung. Der mexikanische Maler Saturnino Herrán (1887–1918) betonte 

gleichgeschlechtliches Begehren als Teil der vorkolonialen aztekischen Kultur. Der 

Fotograf Lionel Wendt (1900–1944) zeigte den männlichen Körper im Spannungsfeld 

zwischen kolonialer Moderne und lokaler Tradition in seinem Heimatland Sri Lanka. 

Und in Harlem, New York, entwickelte sich eine Schwarze, mehrheitlich queere 

Kulturszene: die Harlem Renaissance. Diese Bewegung schuf ein neues 

afroamerikanisches Selbstverständnis und eine eigene Ästhetik als Gegenentwurf zum 

Siedlerkolonialismus und Rassismus in den USA. 

 


